L’amour des Lettres et I’appel d’un Concile
Sceur Marie-Pierre Faure, hymnographe cistercienne.

« Le désir de Dieu comprend |'amour des lettres, I'amour de la parole, son exploration
dans toutes les dimensions. Puisque dans |a parole biblique Dieu est en chemin vers nous et
nous vers lui, les moines devaient apprendre & pénétrer le secret de la langue, & la comprendre

dans sa structure et dans ses usages. »
Discours de Pape Benait XVI aux Bernardins, e 12 septembre 2008

Nous nous sommes rencontrées pour la premicre fois le 1" mars 1973. Ce jour-la se
réunissaient a Lyon pour la premiere fois aussi, les chantres, maitres et maitresses de chceur de la
région lyonnaise. Devant I’immense chantier de création d’un répertoire en frangais pour la Liturgie
des Heures, le besoin se faisait sentir de s’entraider entre communautés monastiques relativement
proches. Huit monasteres étaient représentés, et le sujet retenu concernait le Temps du Caréme.
Chaque participant(e) devait partager son répertoire d’hymnes, d’antiennes, d’invitatoires etc... Or,
par un concours de circonstances, Sceur Marie-Pierre, de retour d’une réunion de la ‘Section-
Textes’ de la CFC, s’était jointe au groupe. Sa présence fut, sans délai, stimulante, et les maitres et
maitresses de choeur comprirent assez vite leur chance de se trouver a la source des textes dont ils
avaient besoin ! Je ne pouvais imaginer alors que notre collaboration ‘Textes-Musiques’ durerait
pres d’un demi-siecle !

C’est a son ceuvre d’« hymnographe de premiére classe », selon la déclaration du Pére Abbé
émérite de Citeaux, que je voudrais rendre hommage dans cet article, en me limitant a ses débuts,
puisqu’elle nous laisse en héritage un hymnaire personnel riche de plus de 200 hymnes.

Comment cette moniale, femme de lettres de formation, est-elle devenue selon le dessein
caché et imprévisible de Dieu I’hymnographe la plus inspirée et la plus féconde de I’Hymnaire en
langue frangaise suscité par la Réforme liturgique du Concile Vatican IT' ?

Sceur Marie-Pierre était entrée a la Trappe de Chambarand en aolt 1954, et y avait fait
profession solennelle comme sceur converse par un choix étonnant, mais délibéré. Elle s’en
expliquait lors d’une interview a 1’occasion de son 90°™ anniversaire : « Chanter 1’Office n’était
pas ma vocation. Ma vocation profonde était celle de sceur converse, une vie simple de travail
manuel ou la priére se composait de ‘Pater’ et ‘d’Ave’, et qui laissait beaucoup de place a la lecture
de la Bible. C’est dans I’humus de la Bible que je me suis enracinée ». Elle avoue cependant qu’a la
veille de son entrée au monastere, elle avait « vécu ce choc que fut la parution du ‘Psautier de
Gelineau’ », en ajoutant : « la langue frangaise pouvait véhiculer au plus prés du texte original, une

1 Sur la Réforme liturgique dans I'Ordre cistercien, on lira avec intérét le Chapitre 7 de Dom Marie-Gérard Dubois, ‘Le
Temps des réformes’, dans Le Bonheur en Dieu, souvenirs et réflexions du Pére Abbé de la Trappe Ed. Robert Laffont —
1995 — pages 149 et suivantes.



priére forte, abrupte parfois, une priére ou le ceeur de I’homme tutoyait Dieu »* Retenons de ce
témoignage sur les débuts de sa vie monastique la fréquentation assidue et trés personnelle de Sceur
Marie-Pierre avec la Parole de Dieu, toujours inspirante et dans une Bible en grande partie poétique.

I Geneése de la Section-Textes

1) La convocation d’une vocation littéraire

C’est en février 1968 que nait la « Commission francophone Cistercienne » (de liturgie),
CFC, lors d’une premiére réunion au monasteére de Laval. Consciente, sans doute, de I’ampleur de
la Réforme liturgique a entreprendre, la CFC se dote de plusieurs « Sections » : les sections
‘Formation’ et ‘Informations’, ‘Textes’ et ‘Chant’ ; un organigramme auquel il faut ajouter la
publication de la revue ‘Liturgie’; tout cela, au service d’une entraide entre communautés
cisterciennes, et de concert avec 1’Ordre bénédictin affronté aux mémes questions.

Le Président de cette toute jeune CFC, Dom Emmanuel Coutant, abbé de Bellefontaine,
prend alors I’initiative de solliciter les abbés et abbesses de 1’Ordre pour trouver du personnel, et
notamment des moines et moniales susceptibles de traduire du latin, ou d’écrire en frangais des
textes pour la liturgie. Dans un récit qui ne manque pas de sel, Sceur Marie-Pierre évoque le jour ou,
dit-elle, « il y eut un véritable appel et ou les circonstances et quelques dons m’ont permis d’y
répondre ». Dom Emmanuel a demandé a son Abbesse « si quelqu’un de Chambarand pouvait
traduire des textes, en adapter du latin ou en créer de nouveaux. « J’entends mon abbesse me
répercuter cette demande : ‘vous lui répondrez que chez nous, il n’y a personne.’ Et je m’entends lui
répondre superbement : ‘mais si, il y a moi !’ *» Sans attendre, notre cistercienne prend sa plume
pour écrire une premiere hymne : « J’ai vu I’eau vive », et ’envoie au président de la CFC. Dans
linterview, elle commente sobrement : « il a été convaincu* ». Et ¢’est ainsi que nait la ‘Section-
Textes’, dont Sceur Marie-Pierre devient la pierre fondatrice et la cheville ouvriere infatigable, et
cela jusqu’a son dernier souffle en 2022, soit pendant plus d’un demi-si¢cle ! Pour I’heure, elle
vient d’ouvrir I'immense chantier d’un hymnaire en langue frangaise’.

2 La publication du ‘Psautier de Jérusalem’ en 1953 fut un événement : pour la premiére fois, les catholiques de

France et de tout I'espace francophone avaient en main un Psautier en langue frangaise et de plus, intégralement
chantable !

3 Ces propos ont été recueillis lors d’une interview réalisée a 'occasion de son 90°™ anniversaire, et sont parus dans la
Lettre n°5 de Juin 2018 de I'Association : « Les Amis du Pére Marcel-Joseph Godard ».

4 Cette interview a paru dans la Lettre n°5 de juin 2018 de I’Association « Les Amis du Pére Marcel-Joseph Godard ».
51l faut le rappeler, la question de la langue vivante fut particulierement délicate dans les monastéres, en raison du
lien immémorial entre le latin et le chant grégorien, mais aussi a cause du désir du Saint-Siege que moines et moniales
conservent ce trésor vénérable. Les Abbés cisterciens et bénédictins réunis a Rome s’y refusérent, et I'autorisation fut
donnée de la célébration dans les langues vivantes le 14 novembre 1967 cf Livre de Dom Marie-Gérard Dubois, pages
152-154.



2) Une ceuvre collective et ecclésiale

Le premier groupe de la ‘Section-Textes’ se compose d’une dizaine de moines et moniales
cisterciens, auxquels se sont ajoutés une clarisse et un frére de Taizé®. En 1969, ces apprentis-poétes
se mettent au travail en se donnant une méthode cohérente avec leur vie de cénobites ; ils savent,
par expérience, 1’efficacité du travail en commun n’ayant d’autre but que le service de la
communauté. Le texte composé par chacun passera donc par les fourches caudines de la critique du
groupe, et chaque auteur(e) ne sera connu que par ses seules initiales’.

A la veille de sa mort, Sceur Marie-Pierre rappellera encore dans le dernier numéro
de Liturgie, dont elle est alors la rédactrice depuis plus de vingt ans, ce code du travail d’écriture
qui s’inscrit spontanément «in medio ecclesiae » : « C’est un travail qui demande de la
concentration, de 1’imagination, et aussi de I’humilité pour accueillir les critiques et cent fois sur le
métier remettre son ouvrage, mais c’est pour proposer a la priere de I’Eglise des textes de bonne
qualité littéraire, théologique et spirituelle. Peu a peu, nous apprenons nous-mémes a mieux écrire, a
mieux aider la célébration de la liturgie »®.

On le voit, des leurs premiers pas d’artisans des mots, les membres de la ‘Section-
Textes” ont une vive conscience d’étre au service de I’Eglise en priére, 4 un moment de son histoire
que ’on peut considérer comme « une nouvelle Pentecote ». L’enjeu est de faire de la langue
frangaise une langue authentiquement liturgique, apte a dire la foi de I’Eglise de toujours. Comment
ne pas évoquer ici 1I’Allocution chaleureuse du Pape Paul VI a la fin du Concile Vatican II, le 7
décembre 1965 : « Un courant d’affection et d’admiration a débordé du Concile sur le monde
humain moderne (...). Voyez, par exemple : les langues innombrables parlées par les peuples
d’aujourd’hui ont été admises a exprimer liturgiquement la parole des hommes a Dieu et la Parole
de Dieu aux hommes ».

C’est dans le grand souffle de I’aggiornamento postconciliaire que le groupe
d’auteurs monastiques souhaitera trés vite étre partenaire du Centre Nationale de Pastorale
Liturgique « comme une certaine maniére d’étre en Eglise », dit Sceur Marie-Pierre ; et c’est 4 la
demande du CNPL qu’elle écrira une de ses premieres hymnes pour la Liturgie des Heures. Pour
elle, il ne s’agit pas seulement de collaboration, mais d’approbation de la part de I’instance
ecclésiale qui a mission de veiller a 1’orthodoxie de la pricre liturgique du Peuple de Dieu, de fagon
a ce que le vieil adage « Lex orandi, Lex credendi » reste authentique. Le copyright CNPL donné a
tant de textes de la CFC le garantira’.

3) Un parrainage providentiel

C’est encore a Sceur Marie-Pierre que 1’on doit I’invitation inspirée faite a Patrice de
La Tour du Pin de participer aux réunions de travail de la Section-Textes. Comment réver meilleur

511 s’agit de frére Pierre-Yves Emery, décédé récemment, en mars 2023, devenu un familier du monastére de Tamié et
un grand connaisseur de saint Bernard.

7 Le © CFC fut le nom d’auteur reconnu par la Sacem.

8 Liturgie n°197 — mai 2022 — page 165.

9 Par ailleurs, Dom Emmanuel avait eu soin de se mettre en relation avec le CNPL pour les questions de protection
légale des textes CFC.



¢éclaireur pour accompagner les premiers pas de poétes débutants ! Le pocte de « La quéte de joie »
se laissa prendre au jeu en acceptant avec simplicité : il sera présent aux deux ou trois rencontres
annuelles du groupe, du début de I’année 1970 jusqu’au début de I’année 1975, se disant « adopté
comme complice et comme ami ».

Au soir de sa vie, Sceur Marie-Pierre témoignera de 1’exceptionnelle qualité de sa présence :
« Sans jamais jouer le role de ‘maitre’, il savait nous partager son approche poétique et profonde
des mysteres, son sens d’une langue nouvelle et vraie (...). Je ne saurais dire sa maniére de
suggérer, de critiquer, d’éveiller au golit des mots, ni tout ce qui le rendait tellement proche tandis
qu’il approuvait ou critiquait, sans complaisance comme sans suffisance '».

I1 faut sans doute le rappeler : lorsque Patrice rejoint le groupe d’auteurs monastiques de la
CFC, il brile depuis longtemps de « rendre a la poésie son role de véhicule de la foi ». N’a-t-il pas
écrit dans un psaume de son cru : « Voici que j’ai révé d‘écrire la grande pricre/de ’Homme de ce
temps »'! En 1964, au tournant de sa vie, ce fut donc, comme lui-méme 1’écrit, « un grand
événement dans sa petite histoire » d’étre invité par I’Eglise a I’immense entreprise de Traduction
de I’Ordo Missae de Paul VI, et du Psautier, avec « mission de veiller sur la langue francaise et sur
la poésie ». Ce travail obscur et ingrat le passionnera: « C’est comme si I’Eglise me disait
brusquement : ‘Le Jeu de ’homme devant Dieu ? Va d’abord I’apprendre !” »'2. 1l ne fait pas de
doute que son expérience de traducteur lui donnera une vive conscience de la spécificité du langage
liturgique qui doit satisfaire a de multiples exigences, jusqu’a celle de 1’aptitude a la proclamation et
au chant.

Durant I’été 1966, c’est sa vocation poétique qui est convoquée par un coup de génie du
Pére Gelineau a I’écriture d’hymnes pour la liturgie de 1’Office divin, alors en pleine élaboration.
De traducteur, il devient hymnographe de la Liturgie des Heures, et ses « Dix hymnes du matin et
du soir pour les divers temps de I’année », d’abord publiées dans la revue « La Maison-Dieu »'3
puis trés vite mises en musique par le Pére Gelineau, vont entrer, sans coup férir, dans le répertoire
de la pricre monastique. Nous sommes en 1968, en pleine révolution culturelle ! Et ces hymnes de
Laudes et de Vépres qui chantent le mysteére du matin et du soir sous le signe du Christ Ressuscité,
marquent d’une pierre blanche I’avénement d’une nouvelle hymnodie en langue frangaise. Le poéte
inventera le mot de ‘théopoésie’, qui associait les deux vocables de théologie (priante) et de poésie
(liturgique), avant méme 1’écriture de ses Dix hymnes pour I’année liturgique. Théologien, le pocte
I’est, mais toujours au-dela des purs concepts. Le titre de son unique ouvrage, « Une Somme de
poésie », ne le dit-il pas a mots couverts ?!

Si La Tour du Pin ne se comporta jamais en maitre, en raison de sa modestie, il fut, a n’en
pas douter un pédagogue (au sens étymologique du mot) et un éveilleur incomparable pour Sceur
Marie-Pierre et les moines et moniales du groupe qu’il accompagna durant quatre années. Il parlait
de son métier de pocte croyant en termes concrets et symboliques avec ces mots simples qu’il
aimait tant: ceux de jardinier veillant sur ses semis et leur germination ou d’aubergiste a ses
fourneaux, ou encore de tisserand : « Je me représente, écrit-il, comme un tisseur employ¢ a la robe

10/ jturgie n°198 — Ao(it 2022, p. 181 Dans cet ultime numéro de la revue Liturgie, laissé sur son ordinateur, SMP
reprend, en I'actualisant, une conférence donnée aux Bernardins en mai 2011, lors d’un Colloque a I'occasion du
centenaire de la naissance de La Tour du Pin

11 Une Somme de poésie | — page 383

12 Somme Ill « Lettre a des confidents a propos de Liturgie » — page 225

13 La Maison-Dieu n°92 — 1967, pages 161-168. Ces hymnes prendront place dans « Le Jeu de ’'homme devant Dieu ».
Une Somme Il pages 288-307



verbale du Seigneur en ce siccle, et enchevétrant les fils d’une étoffe de noms communs destinés a
revétir son seul Nom ». Autant d’images qui ne pouvaient que rejoindre des pratiquants de la Reégle
de saint Benoit, habitués a passer quotidiennement des travaux les plus humbles a la célébration des
Heures, et de la au scriptorium a lire la Bible la plume a la main ! On ne s’étonnera donc pas qu’en
quéte de mots nourris de seéve scripturaire, et d’un vocabulaire renouvelé par I’emploi de la langue
vivante, ils aient été capables d’écrire le chant nouveau de 1’Eglise de ce temps.

II Naissance d’une hymnographe,
Trois des premiéres hymnes de Sceur Marie-Pierre.

J'ai vu l'eau vive'

jaillissant du coeur du Christ, alléluia !
Tous ceux que lavent cette eau
seront sauvés et chanteront : alléluia !

J'ai vu la source

devenir un fleuve immense, alléluia !
Les fils de Dieu rassemblés
chantaient leur joie d'étre sauvés, alléluia !

J'ai vu le Temple

désormais s'ouvrir a tous, alléluia !
Le Christ revient victorieux,
montrant la plaie de son coté, alléluia !

J'ai vu le Verbe

nous donner la paix de Dieu, all¢luia !
Tous ceux qui croient en son nom
seront sauvés et chanteront : alléluia !

R/ Alléluia, alléluia, alléluia !

Avec « J’ai vu ’eau vive », dont elle nous a raconté la genése, Sceur Marie-Pierre révéele
déja sa maitrise de I’art et du métier d’hymnographe liturgique.

Ce « Chant pour la procession de 1’aspersion a la Veillée pascale » puise son inspiration
dans I’antienne latine « Vidi aquam », elle-méme inspirée de la vision du prophete Ezéchiel, au
chapitre 37. Le texte jaillit ainsi non seulement de I’Ecriture, mais aussi de la Tradition liturgique,
comme chant de I’aspersion au début de « la Grand-Messe » des dimanches du Temps pascal dans

1 L a nuit, le jour. Commission Francophone Cistercienne — Desclée-Cerf - 1973



le rite
pré-conciliaire'.

Si, comme I’écrit Frére Francois Cassingena de fagon lapidaire, « la Liturgie, c’est I’Ecriture
et la Tradition mises en forme par 1’Eglise, a son propre usage'® », la premiére hymne écrite par
Sceur Marie-Pierre prend un caractére emblématique, d’autant plus qu’elle met en ceuvre un des
principes, trop peu connu et pourtant précieux de la Constitution sur la Liturgie « Sacrosanctum
Concilium », au n°23 : « Que les formes nouvelles sortent des formes déja existantes par un
développement en quelque sorte organique, afin que soit maintenue la saine tradition, et que
pourtant la voie soit ouverte a un progres légitime ». De la grande antienne « Vidi aquam », Sceur
Marie-Pierre fait une hymne de quatre strophes avec refrain, qui pousse plus avant la référence a la
vision de I’eau sortant du Temple, jusqu’a son accomplissement au Golgotha : « J’ai vu I’eau
vive/jaillissant du ceeur du Christ » ; alors, c’est toute 1’Ecriture qui s’ouvre a coup de lance, et un
fleuve de vie intarissable, celui des sacrements de 1’Eglise qui jaillit du c6té ouvert du Crucifié. En
choisissant de commencer son hymne par le témoignage de Jean au pied de la Croix, Sceur Marie-
Pierre lui donne une structure litanique par le recours stylistique au témoignage direct, « J’ai vu »,
au début de chaque strophe. En connexion étroite avec le rite, il sonne comme 1’acte de foi des
néophytes et des baptisés rassemblés autour des « fonts baptismaux » lors de la Vigile pascale,
« chantant leur joie d’étre sauvés » !

Notons encore que cette hymne, entiérement johannique par le contenu, a toutes les qualités
favorisant la participation active de 1’assemblée : les quatre strophes rigoureusement isorythmées
sont non seulement ponctuées d’Alleluia, mais encore, pour faire bonne mesure a la joie pascale,
d’un refrain de trois Alleluia ! Cependant, la nouvelle hymnographe sait bien que son poéme ne
deviendra véritablement hymne liturgique que lorsqu’il aura trouvé un ou plusieurs hymnodes qui
lui permettra/ont ? de devenir un acte de chant qui soit un acte de foi. C’est alors a la ‘Section-
chant’ de se mettre alors au travail'’. Pour diffuser le plus rapidement possible les musiques écrites
sur les textes CFC, elle crée les « Cahiers-musiques » dans lesquels paraissent les partitions
manuscrites qui lui sont envoyées, sans tri préalable, mais souvent accompagnées d’une
présentation du texte par son auteur(e).

Dans le numéro des ‘Cahiers-musiques’ de novembre 1971, on trouve pas moins de cinq
partitions de « J’ai vu I’eau vive ». La premiére en date fut sans doute celle de César Geoffray. Le
fondateur du mouvement « A Ceeur Joie » était en effet entré en contact avec la communauté de
Chambarand durant 1’ét¢ 1970, et venait réguliérement donner des classes de chant. Figure aussi la

15 ’aspersion, geste mémorial du baptéme, avait lieu chaque dimanche, au chant de « I'’Asperges me »

(cf Psaume 50,9). Les dimanches du Temps pascal avaient une Antienne propre : « Vidi aguam egredientem de
templo, a latere dextro, Alleluia : et omnes ad quos pervenit aqua ista salvisunt, et dicent : Alleluia, alleluia ! »

18 | jturgie n°116 — Aot 2001 — page 182

17 Le premier responsable de la ‘Section-chant’ était le Pére Clément de Bourmont, cistercien de I'’Abbaye de
Bellefontaine. Se posait alors la question de la formation musicale de moines et de moniales. C'est ainsi que vit le jour
« L’Atelier Victor Martin » en juin 1969. Dans le cadre de cet article, il est intéressant de signaler que Sceur Myriam de
Chambarand suivait ce premier Atelier. Etant la musicienne la plus proche de la source des textes, pas seulement
hymniques, elle composa un bon premier répertoire d’hymnes, d’antiennes, de répons etc...

Sur les « Ateliers Victor Martin » voir I'article du Pére Jacques Audebert, moine de Fleury, dans Liturgie n°146 —
septembre 2009 Pages 234-241.



musique de Jacques Berthier qui, par son art du chant d’assemblées aussi bien monastique que

paroissiale, fera de « JI’ai vu ’eau vive » un véritable chant-signal du Temps pascal'®.

18 1| mit en musique plus de 120 hymnes et Tropaires de la CFC.

7



Le Fils de Dieu, les bras ouverts » : hymne pour ’office de Sexte

Le Fils de Dieu, les bras ouverts,
A tout saisi dans son offrande,
L'effort de 'nomme et son travail,
Le poids perdu de la souffrance.

L'¢lan puissant de son amour
Attire en lui la terre entiére,

Il fait entrer dans son repos

Le monde en marche vers le Pére.

Renouvelée par Jésus Christ,
Principe et fin de toute chose,
La création devient en lui
Premiére étape du Royaume.

C’est a la demande du CNPL que Sceur Marie-Pierre écrit une de ses premicres hymnes pour
la Liturgie des Heures. Apres le Concile, les hymnes latines de Tierce, Sexte et None, d’origine
ambroisiennes, sont passées sans difficultés par I’étape de la traduction (non littérale !). Ce sont des
hymnes bréves, composés de trois strophes de quatre vers octosyllabiques, et donc chantables sur la
méme mélodie.

A la commande du CNPL, Sceur Marie-Pierre répond en écrivant une hymne du milieu du
jour, certes enracinée dans la tradition de I’Eglise latine, mais devenue une hymne du Temps
présent ! Si I’heure de midi est bien celle ou «le jour est dans tout son éclat », elle choisit de
I’inscrire plutot au cceur de I’histoire du salut, a ’heure ou « Le Fils de Dieu, les bras ouverts,/A
tout saisi dans son offrande. », ce qui rejoint d’ailleurs la tradition liturgique de I’Eglise des Péres.
La sixiéme heure est, selon les Evangiles synoptiques, I’heure ol au Calvaire « ’obscurité se fit sur
toute la terre jusqu’a la neuvieme heure ». La nouvelle hymne de Sexte est donc clairement
christologique et trinitaire. Elle donne I’Heure ou Jésus aimant jusqu’a I’extréme est élevé de terre
pour « attirer a lui la terre entiére » ; ou, sur la Croix, « il saisit tout », le monde, la création, toute
chose, mais aussi « I’effort de I’homme et son travail,/Le poids perdu de la souffrance. » Il est
remarquable que la vérité de I’heure liturgique se dise dans ces deux vers de la premicre strophe. De
facon novatrice, Sceur Marie-Pierre y fait preuve d’une véritable empathie a 1’égard d’une humanité
qui a travaillé et souffert depuis le lever du soleil, et qui aspire, sinon au repos, du moins a la pause
de midi pour reprendre souffle. En ces quelques mots passe la visée pastorale du Concile que le
Pape Paul VI exprimera en termes inoubliables lors de 'ultime session publique du Concile, le 7
décembre 1965 : « L’Eglise du Concile ne s’est pas contentée de réfléchir a sa propre nature, elle
s’est aussi beaucoup occupée de I’homme (...). Qu’est-il arrivé » ? La vieille histoire du Samaritain
a été le modele de la spiritualité du Concile. Une sympathie sans bornes 1’a envahie tout entier ».
Avec cette hymne de Sexte, I’Eglise en priére, tournée vers le Crucifié, a sur les lévres les mots
d’une priére universelle, solidaire de ce que vivent les étres humains a ce moment-1a.



Il faut souligner une autre nouveauté. Les hymnes latines s’achevaient toujours par une
doxologie trinitaire, Sceur Marie-Pierre inaugure ce qui restera un marqueur littéraire et liturgique
de I’hymnodie de la CFC: a toutes les Heures, la strophe finale s’ouvrira sur 1’horizon
eschatologique. L’hymne de Sexte fait lever les yeux sur le Fils de Dieu « Principe et Fin de toute
chose », contemplé par le voyant /visionnaire ? de 1I’Apocalypse (Ap. 1,8/22,13). « Alpha et
Omega », le Seigneur du Temps et de I’Histoire transfigure déja la création toute entiére pour en
faire « la premiére étape du Royaume ».

Le Pere Gelineau fit chanter le texte sur une simple cantilation en mode de ré, qui en facilita
la mémorisation rapide et sans usure, bien adaptée a I’heure de Sexte.

« Voici ’aurore avant le jour » : une premic¢re hymne mariale

Voici 'aurore avant le jour,

Voici la mére virginale,

La femme promise au début des ages.
Elle a bati sa demeure

Dans les vouloirs du Pére.

Aucune peur, aucun refus,

Ne vient troubler 'ccuvre de grace,
Son cceur est rempli d'ineffable attente.
Elle offre a Dieu le silence

Ou la Parole habite.

Sous le regard qui lui répond,

Les temps nouveaux tressaillent en elle,
L'avent mystérieux du Royaume a naitre.
L'Esprit la prend sous son ombre

Et doucement la garde.

Voici I'épouse inépousée,

Marie, servante et souveraine,

Qui porte en secret le salut du monde.
Le sang du Christ la rachete

Mais elle en est la source.

Pour présenter cette hymne, écrite pour la féte de I’Immaculée-Conception, il n’est que de
renvoyer a I’auteure du texte, dans un beau numéro de la revue Lifurgie entierement consacré a



Marie!®. Au soir de sa vie, Sceur Marie-Pierre en dévoile la genése sur un ton jubilatoire qui
exprime sans retenue sa dévotion mariale de moniale cistercienne.

Viennent d’abord ses souvenirs d’enfance lyonnaise sur cette féte du 8 décembre « ou Lyon,
ma ville natale, s’illuminait de mille et mille lampions disposés sur les rebords des fenétres » ; puis
les souvenirs précis de ce qu’on pourrait appeler « le bouillon de culture monastique de 1’époque de
I’apres-Concile ! », fait d’une prodigieuse créativité, mais toujours « ad experimentum », dans tous
les domaines, dont, bien sir, celui de la liturgie. Cette année-la (1972 ?), la communauté¢ de
Chambarand expérimentait une liturgie d’« Entrée en Avent » par une procession jusqu’a 1’église,
au chant de 1’hymne acathiste, composé par Sceur Myriam. « ‘Salut, Epouse inépousée’ : dans cette
salutation a Marie, écrit Sceur Marie-Pierre, tout portait vers I’avénement de Celui qui vient » ;
quelques jours plus tard, lors de la féte de I’Immaculée-Conception, les mots me sont venus avec
une sorte d’évidence : ‘Voici I’aurore avant le jour’ ».

Autre circonstance a souligner et que nous apprend encore notre hymnographe plus que
nonagénaire : « le texte fut présenté a César Geoffray qui I’a aimé et lui a donné cet accroissement
de sens que la musique apporte aux mots. » La jeune maitresse de Chceur que j’étais alors, prit
connaissance de I’hymne dans un des « Cahiers-musiques » de 1973 ; sur les quatre musiques
proposées pour « Voici ’aurore », elle retint celle de César Geoffray. L apprentissage en fut quand
méme difficile pour des oreilles et pour des voix habituées depuis toujours a chanter a I’unisson les
mélodies modales du Chant Grégorien. Les trois voix dissonantes écrites par le musicien
propulsaient le Cheeur vers une autre planéte de musique liturgique !

Dans les ‘Cahiers-Musiques’ d’avril 1973, voici la présentation que faisait de son texte la
jeune Sceur Marie-Pierre : « Cette hymne n’a voulu étre qu’une contemplation éblouie et tranquille
de la Vierge dans sa pureté originelle qui est tout entiére référence a un Autre?’. Dans chaque
strophe, a I’émerveillement du regard (vers 1, 2 et 3) succéde la découverte d’un secret de sainteté
(vers 4 et 5); ainsi, apres le flux de lumicre vient le reflux d’ombre sainte, aprés le chant, le
silence. »

Comment ne pas étre émerveillé par ce premier chef-d’ceuvre d’hymne mariale, par sa
beauté poétique et sa justesse théologique ? A en découvrir la genése, on peut dire que la plume de
la moniale hymnographe est celle d’une scribe agile qui écrit au confluent de la spiritualité mariale
cistercienne, et du Concile Vatican II au chapitre 8 de « Lumen Gentium ». Elle donne a contempler
la place que tient Marie dans 1’économie du salut, avec des mots d’une théopoétique inspirée de
I’Ecriture. « La femme promise au début des ages », mais aussi dans I’oraison liturgique de la féte :
« Le sang du Christ la rachéte/Mais elle en est la source », des mots qui, selon la recommandation
des Peres du Concile, « s’abstiennent a la fois de toute fausse exagération comme d’une excessive
étroitesse »?!.

19 [iturgie n°190 — Ao(it 2020 pages 243-251. L'article de SMP est suivi d’'une présentation de la musique de César
Geoffray, par Philippe Robert, pages 252-256

20 Dans chacune des strophes, Marie se trouve située dans son rapport avec chacune des Personnes divines : le
Pére/Dieu/l'Esprit/le Christ. A mettre dans le corps du texte et non en note. C'est un point trés important.

2 cf LG n°67

10



III « La nuit, le jour », le premier livre d’hymnes CFC.

En juin 1973, dans le numéro 5 de la revue Liturgie, Sceur Marie-Pierre en fait 1’annonce
comme de « ’aboutissement d’une premicre étape, dans une entreprise qui partait de zéro, et qui
permet déja de célébrer avec un certain lyrisme, et dans des textes d’une facture soignée, les aspects
majeurs du mystére chrétien ». Le recueil contient, en effet, un choix d’une soixantaine d’hymnes
créées « depuis trois ans ». Elle révele aussi que « I’initiative en revient a 1’éditeur » (Desclée-Cerf).
On devine que cette invitation éditoriale a dii mobiliser le petit groupe de moines et moniales poctes
en herbe. Il fallait faire le choix des hymnes les meilleures, opération stirement délicate, bien qu’une
bonne partie soit déja entrée dans le répertoire liturgique des communautés ; il fallait trouver un
titre, et ce fut tout simplement « La nuit, le jour » ... simplicité 6 combien géniale puisque les deux
mots dans cet ordre impulsent dés la premiére page de la Genese le rythme du Temps du salut ; et 6
combien ‘convenable’ pour introduire le premier hymnaire de la Liturgie des heures !

I1 ne fait pourtant aucun doute que Sceur Marie-Pierre s’investit beaucoup dans 1’¢élaboration
de ce premier ouvrage. C’est elle qui a ’audace de demander une Préface a La Tour du Pin. Le
poete y répondra par... une « Lettre a des contemplatifs » adressée a ceux qui, dit-il, ’ont « adopté
comme complice et comme ami ». Dans ce numéro d’Hommage, Isabelle Renaud-Chamska a bien
voulu présenter ce texte parfois difficile et I’éclairer avec finesse par la correspondance échangée
alors entre la moniale et le poéte. Sceur Marie-Pierre écrit, quant a elle, une ‘Introduction’ qui
présente 1’ouvrage comme « une ceuvre essentiellement collective », et qui fait date en ce qu’elle
témoigne du travail considérable que demandait la Réforme liturgique promue par le Concile : « Il
est trés tot apparu que le passage du latin au frangais ne soulevait pas seulement un probleme de
traduction mais sollicitait un effort de création, a la fois enraciné dans la méditation des ‘merveilles
de Dieu’ et attentif au langage des hommes d’aujourd’hui ».

La participation active de Sceur Marie-Pierre a la création d’une hymnodie en langue
francaise est ici manifeste : 25 hymnes sont signées de ses initiales ; et son hymnaire ‘personnel’
recouvre déja la presque totalité de la Liturgie des heures et de I’année liturgique. Qu’on en juge !
Le livre s’ouvre par deux hymnes pour les Vigiles?? : « Un chant rassemble dans le nuit. » et « Tu es
venu, Seigneur, dans notre nuit. » ; Sexte : « Le Fils de Dieu, les bras ouverts. » ; None : « Berger
puissant qui nous conduit. » ; Vépres : « Ton cceur dans nos joies se découvre. »

Dans la deuxi¢éme partie de I’ouvrage, intitulée « L’année du Seigneur », Sceur Marie-Pierre
n’est pas moins présente pour célébrer chaque Temps liturgique. L’Avent: « Secret d’amour
longtemps caché. » ; Noél : « Nous te cherchions, Seigneur Jésus. » ; Epiphanie : « Dieu s’est fait
homme. » ; et « Voici au profond de la nuit. » ; Caréme : « Sois fort, sois fidele, Israél » ; et « Point
de prodigue sans pardon qui le cherche. » ; Jeudi Saint : « La chambre haute. » ; Vendredi Saint :

A

«La Parole en silence. » ; Paques : « O nuit, de quel éclat tu resplendis. » ; et « J’ai vu I’eau

vive. » ; Pentecdte : « Maintenant monte au coeur de ’homme. » ; Sacré-Ceeur : « Le Fils bien-
aimé. »

22 Vigiles de I'horaire cistercien, ou bien, Laudes de la saison d’hiver.

11



Sous le titre : « Les Saints, témoins du Seigneur », s’ouvre une troisieme partie dédiée au
cycle du Sanctoral, avec 5 hymnes mariales, dont une de Sceur Marie-Pierre « Voici I’aurore », déja
présentée. On sait que Marie, Mére de Dieu et Mére des hommes, est trés présente au cours de
I’année liturgique, et aussi dans la Liturgie des heures, sous forme de Mémoires (celle,
hebdomadaire, de « Notre Dame au Samedi » par exemple), de Fétes et de Solennités. Les cinq
hymnes publiées dans « La nuit, le jour » ne sont que les prémices d’un immense et admirable
répertoire marial qui s’offre comme un vrai trésor littéraire, poétique, liturgique et théologique.
Sceur Marie-Pierre donne une idée de son importance dans une note du numéro 190 de Liturgie
(aolit 2020) : « Pour le commun de la Vierge Marie : 13 hymnes, 3 tropaires ; pour les différentes
fétes mariales : 30 hymnes, 17 tropaires. L’hymnaire marial de la CFC a I’incomparable mérite
d’offrir au Peuple de Dieu du XXI°™ siécle d’heureuses paroles qu’il peut faire siennes pour
s’adresser a la ‘Femme tant priée des pécheurs’. Il le fait aprés que le principe essentiel du culte
marial rénové ait été soigneusement mis en place dans le nouveau calendrier de I’année liturgique
« qui introduit, de fagon organique, et en marquant davantage le lien qui les unit, la mémoire de la
Meére dans le cycle annuel des mystéres de son Fils?*».

Pour ce qui concerne toujours le Sanctoral, on trouve encore 5 hymnes de Sceur Marie-
Pierre : une hymne pour les Apotres : « Les voici rassemblés » ; deux hymnes pour les saints et les
martyrs : « Sauveur du monde » ; et « Heureux celui que ton visage/A fasciné » ; pour les saintes :
«Vous qui passiez jadis/Sur nos chemins ». Une hymne pour la Toussaint: « Ceux-la que
fascinait/La flamme du buisson. »

Une surprise attend encore le lecteur de « La nuit, le jour », celle de trouver, se mélant aux
hymnes, d’autres textes poétiques appelés « tropaires ». Sceur Marie-Pierre dans son Introduction
les a présentés comme « un genre qui vient de 1’Orient (..) et qui ouvre un vaste champ a la création
nouvelle ». Disons brievement que la ‘Section-textes’ s’est invitée avec audace et créativité sur un
chantier imprévu, celui du « Processionnal d’ouverture de la Messe », autrefois occupé par
« 'Introit ». Les ouvriers-fondateurs du « genre » sont les deux compagnons jésuites, Gelineau et
Rimaud, qui des avant le Concile étaient et resteront pour longtemps les « tétes-chercheuses » du
renouveau liturgique. Ils publiérent en 1968 leurs premiers tropaires dans La Maison-Dieu, sous le
Copyright du CNPL. La revue présentera ces « nouveaux textes de chants pour la Messe » comme
capables de « rendre plus assimilable » la liturgie de la Parole de la Messe dominicale?*.

Le livre s’achéve sur un texte poétique de Sceur Marie-Pierre : « Immensité d’amour/Ou le
ndtre se perd », un long poeéme de cinq strophes de huit vers rimés de fagon savante. Elle-méme le
présente ainsi: « Est-ce une hymne ? un poéme plutét, a murmurer lentement pour soi-méme.
Sauvage est le chemin, nocturne est le svoyage, et violent le combat de celui qui doit se perdre pour
trouver Dieu. Tel est I’enjeu de la sainteté. » Se dit 1a, on le pressent, la face secréte et pourtant

23 Ces lignes citent un document trop oublié sur le Culte marial, I'Exhortation apostolique « Marialis cultus » du Pape
Paul VI, au n°2, publiée en 1974.

24 | MID n°96 — 42™¢ trimestre 1968 — Les texte de 32 tropaires se suivent dans I'ordre des Temps de I’Année liturgique,
depuis le Temps de I’Avent jusqu’au dimanche du Christ-Roi.

12



toujours orientée vers l’aube, de Sceur Marie-Pierre : « Le voyage nocturne/Lentement se
poursuit/Vers 1’aube ou se consume/Notre amour dans le tien ».

13



En découvrant la qualité et I’abondance des premiers textes de Sceur Marie-Pierre publiés
dans ‘La nuit, le jour’, on ne peut qu’étre émerveillé par sa maitrise immédiate de I’art de I’hymne.
Mais ne faut-il pas aussi rendre hommage a 1’entreprise audacieuse qu’elle anima jusque dans son
grand age et qui a pour nom : « La Section-Textes de la CFC » ?! Avec ce livre, c’est une véritable
renaissance de I’hymne en milieu monastique qui s’annonce. Le groupe des auteurs moines et
moniales créent en effet un nouveau style d’hymnodie en langue francaise qui leur est commun.
Leur maniére de réaliser cette ceuvre d’écriture et leur mode de vie y sont pour beaucoup, mais bien
plus encore, le souffle créateur des années d’aprés le Concile Vatican II ou tout était a faire pour
mettre en ceuvre la Réforme de 1’Office divin. Ils prirent a cceur le principe de base de cette
Réforme «la vérité des Heures », qui les inspira au point d’écrire des hymnes qu’on pourrait
qualifier déja d’éco-liturgique ! Ils tinrent compte aussi de la nouvelle fonction de ’hymne comme
chant d’entrée de chaque office?>. En honorant ces deux nouveautés, les moines et moniales poétes
et les nombreux musiciens qui seront leurs compagnons de chantier réaliseront un Hymnaire
complet de la Liturgie des Heures en langue francaise qui se présente comme une magnifique
Cathédrale de mots ! Puissions-nous transmettre 1’héritage de ce Chant nouveau de 1’Eglise du
Temps présent qui veille dans un monde bien en peine d’avenir. Les dernieres strophes de la plupart
des hymnes CFC ont de quoi réveiller chaque jour notre espérance : « Muris le temps, hate le
Jour,/Et que leve sur terre/Ton Royaume ! »

Sceur Etienne Reynaud

Abbaye de Pradines

5 La Présentation de la Liturgie des Heures (PGLH) officialisera ce double changement dans son numéro 42 : « Le réle
de I'hymne est de donner a chaque heure ou a chaque féte sa tonalité propre, et de rendre plus facile et plus joyeuse
I'entrée dans la priere ».

14



